
 

30 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

 

 
 
 

 

 

 

A VIOLENTOGRAFIA NA LITERATURA BRASILEIRA:  

UMA BREVE HISTÓRIA DA PRESENÇA DA VIOLÊNCIAS 

NAS NARRATIVAS LITERÁRIAS 

 

 

THE VIOLENTOGRAPHY IN BRAZILIAN LITERATURE:  

A BRIEF HISTORY OF THE PRESENCE OF VIOLENCES IN 

LITERARY NARRATIVES 

 
 

                                  Natália Lima Ribeiro 

                                               
                                                                                           
RESUMO 

Este artigo analisa a violentografia na literatura brasileira como eixo para uma possível 

historiografia literária, a partir do conceito formulado por Markus Schäffauer (2024), que 

compreende a violência como forma de representação artística e social. O estudo percorre obras 

do Naturalismo à contemporaneidade, evidenciando como a violência se manifesta de modo 
recorrente e estrutural na produção literária nacional. São analisados textos de Aluísio de Azevedo, 

Graciliano Ramos, Clarice Lispector, Guimarães Rosa, Renato Tapajós e Patrícia Melo. Observa-se 

que, no século XIX, a violência está associada às desigualdades urbanas; no século XX, às tensões 
rurais e aos regimes autoritários; e, na contemporaneidade, à experiência cotidiana nas cidades. 

Conclui-se que a violentografia constitui um elemento fundamental da formação social e literária 

brasileira. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Literatura Brasileira. Violência. Violentografia. 

 

 

ABSTRACT 

This article analyzes violentography in Brazilian literature as a framework for a possible literary 

historiography, based on the concept proposed by Markus Schäffauer (2024), which understands 

violence as a form of artistic and social representation. The study examines works ranging from 
Naturalism to contemporary literature, highlighting how violence appears as a recurring and 

structural element in Brazilian literary production. Texts by Aluísio de Azevedo, Graciliano Ramos, 

Clarice Lispector, João Guimarães Rosa, Renato Tapajós, and Patrícia Melo are analyzed. In the 

nineteenth century, violence is associated with urban social inequalities; in the twentieth century, 
it is linked to rural tensions and authoritarian contexts; and in contemporary literature, it emerges 

as an everyday social experience. The analysis demonstrates that violentography constitutes a 

fundamental element in the social and literary formation of Brazil. 

 

KEYWORDS: Brazilian Literature. Violence. Violentography. 

 
 

 

 



 

31 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

INTRODUÇÃO 

 

Os estudos sobre a violência e sua presença na literatura brasileira 

buscam, em sua maioria, compreender como as dinâmicas literárias e sociais 

se entrelaçam no universo ficcional. Além disso, procuram entender o papel 

dessa temática brutal para a formação de nossa literatura. Karl Erik 

Schøllhammer, em sua célebre obra A Cena do Crime (2013), argumenta que a 

literatura deve ser analisada como uma cena de crime, especialmente ao 

investigarmos os aspectos criminais e violentos das obras literárias 

contemporâneas. Jaime Ginzburg (2016) sustenta que o objeto literário está 

sempre vinculado ao contexto temporal em que é produzido   

Dessa maneira, o estudo da violência na literatura transcende o campo 

literário, apresentando conexões com outras disciplinas. Há uma miríade de 

pesquisas e abordagens sobre a violência, realizadas por diversos estudiosos 

que se debruçaram sobre a temática. No entanto, surge a questão: existe 

algum aspecto positivo ao estudarmos a violência? Os pesquisadores 

identificam que a centralidade dada à questão da violência na literatura reflete 

uma sociedade cada vez mais visceral e indiferente, marcada pelo aumento da 

desigualdade social e da pobreza. Por esse motivo, a violência é geralmente 

vista de maneira negativa, mas por que, então, estudá-la? Seria possível que 

existisse algo positivo no consumo de obras violentas (ou como um gênero 

literário violentográfico)?  

Nesse contexto, o trabalho de Markus Schäffauer (2024)1 analisa como a 

violência e sua presença na literatura podem contribuir positivamente para a 

compreensão de certas dinâmicas sociais e literárias.  

 

Com base nesse aporte teórico, pretendo analisar de que modo a 

violentografia revela a evolução da violência na literatura, evidenciando como 

ela se torna progressivamente mais central nas obras. Embora a violência 

tenha, indiscutivelmente, um aspecto negativo, é fundamental reconhecer seu 

papel na compreensão das relações simbólicas — incluindo seus possíveis 

                                       

1 “É a representação da violência necessariamente negativa por ser negativa a violência? Ou 

será que a violência se transforma ao ser representada, permitindo-nos ver nela também algo 

positivo?” (Schäffauer, 2024, p. 2). 



 

32 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

efeitos positivos, mesmo diante de sua natureza destrutiva. Para isso, o 

trabalho de Schäffauer é extremamente importante e se distingue dos demais, 

haja vista que este estudo destaca a importância de representar a violência, 

apontando que, embora a violência em si seja sempre negativa, sua 

representação não precisa ser.  

A presença da violência oriunda do Estado é legitimada, enquanto o 

contrário, a autodefesa ou "justiceiros" (Selbstjustiz), é comparado ao 

cangaço, em que a violência se torna extrema. Apesar disso, é importante 

questionar a presença do Estado como detentor desse mecanismo de defesa, 

principalmente em um país como o Brasil. Nesse sentido, as marcas simbólicas 

e estruturais do Estado no país viabilizaram a violência como aspecto cultural, 

a partir da escravidão, dos massacres, da perseguição a qualquer grupo social 

que ameaçasse a soberania nacional, durante a ditadura militar. Consoante a 

esse pensamento, Achille Mbembe argumenta que: 

 
As colônias são zonas em que a guerra e desordem, figuras 

internas e externas da política, ficam lado a lado ou se alternam. 
Como tal, as colônias são o local por excelência em que 

controles e as garantias de ordem judicial podem ser suspensos 

– a zona em que a violência do Estado de exceção supostamente 

opera a serviço da “civilização”. O fato de que as colônias podem 
ser governadas na ausência absoluta de lei provém da negação 

racial de qualquer vínculo comum entre conquistador e o nativo. 

Aos olhos do conquistador, “vida selvagem” é apenas outra 

forma de “vida animal”, uma experiência assustadora, algo 
radicalmente outro (alienígena), além da imaginação ou da 

compreensão (Mbembe, 2022, p. 35).  

 

Partindo dessa concepção da violência enquanto estrutura constitutiva da 

cultura de um país colonizado, o objetivo da pesquisa ora proposta é investigar 

as representações da violência na literatura brasileira por meio de um 

levantamento cronológico que revele sua presença constante e suas 

transformações ao longo do tempo. Trata-se de uma investigação em estágio 

inicial, de caráter exploratório, que não pretende esgotar o tema, mas identificar 

obras e autores cujas narrativas exponham diferentes configurações da violência 

estrutural, simbólica, física ou institucional, por meio de formas literárias que 

compõem aquilo que se pode denominar de violentografia. 

 



 

33 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

Podemos comprovar essa subestimação também na falta de um 

nome adequado para as representações da violência. Falamos, por 

exemplo, de autobiografia ou de pornografia, mas não há um 

nome genérico para obras simbólicas que representam a violência. 
Se a tais representações da violência dermos a denominação 

genérica de violentografia — em analogia aos gêneros conhecidos 

que acabo de mencionar —, provavelmente será muito mais fácil 

determinar a importância que esse gênero tem na sociedade e 
também alcançar uma maior compreensão de sua contaminação 

com outros gêneros (Schäffauer, 2024, p. 5). 

 

Por ter em sua gênese a negatividade, a violência e suas representações 

permanecem, em grande parte, à margem dos estudos literários. Por isso, é 

necessário e urgente reconhecer a autonomia estética e o valor crítico das obras 

que retratam um mundo marcado pela brutalidade, seja este um universo 

ficcional ou representativo do real. A partir desse reconhecimento, é possível 

realizar um trabalho crítico sobre a violência, refletindo sobre as dinâmicas 

simbólicas e estruturais pelas quais ela se manifesta e se reproduz, 

especialmente considerando que a violência constitui parte estrutural da cultura 

brasileira. Assim, torna-se fundamental compreender as dinâmicas e as formas 

de representação da violência na literatura brasileira. 

 
Em todo caso, temos que reconhecer que a violentografia é um 

gênero de muita importância que permite um trabalho de violência 

que é necessário para qualquer sociedade, não só para reconhecer 
os problemas sociais, mas também para cultivar as narrativas que 

possam contribuir para transformar a violência a nível simbólico: 

Reconhecer que o ato violento em todos os casos possíveis é 

sempre a pior solução para todos os envolvidos requer um esforço 

considerável que não se consegue de uma vez para sempre — e é 
por isso que nos falta reconhecer que a violentografia é algo 

positivo, já que ela realiza um trabalho de violência cultural por 

mais que nos pese (Schäffauer, 2024, p. 17). 

 

A metodologia adotada parte do cotejo de obras selecionadas com base 

em sua relevância temática e potência expressiva, buscando traçar conexões 

possíveis entre elas e estabelecer um panorama articulado das manifestações da 

violência em diferentes contextos históricos e estéticos. Embora a violência não 

seja uma novidade na literatura, como observa Jaime Ginzburg (2016), sua 

presença é anterior ao século XIX, é sobretudo no romance que ela ganha 

contornos mais viscerais e descritivos, sendo capaz de transpor para o leitor 

experiência-limite. Recusar sua existência ou celebrá-la são atitudes que 

compõem um paradoxo difícil de resolver, já que, como argumenta Schäffauer 



 

34 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

(2024), a violência, ainda que negativa, é constitutiva do ser humano e, 

portanto, da sociedade. A metodologia articula levantamento bibliográfico e 

análise crítica de obras literárias brasileiras. A seleção dos textos parte de 

critérios temáticos (representações explícitas ou latentes da violência), histórico-

sociais (contexto de produção e recepção) e formais (recursos narrativos que 

mobilizam a violência como estrutura estética e política). A investigação, de 

recorte cronológico, busca mapear a permanência e as inflexões da violência na 

literatura nacional, da tradição canônica à produção contemporânea. 

 

1 URBANIZAÇÃO, VIOLÊNCIA E DEGENERAÇÃO  

 

 As expressões literárias brasileiras sobre violência ganharam protagonismo 

no período cunhado de pós-modernidade, cambiando para a contemporaneidade. 

Porém, para o intento dessa análise, esse fenômeno surgiu como temática 

literária em uma de suas semeaduras mais vivazes no movimento literário 

cunhado como Naturalismo. A obra de expressão máxima desse fenômeno 

literário está em O cortiço (1890) de Aluísio de Azevedo. Nessa narrativa, a 

temática da agressividade já acenava para essa tendência que ganharia mais 

força com os movimentos vindouros da literatura.  

Com O cortiço, temos a representação das vidas experienciadas por 

pessoas que se encontram na margem social, expostas às mais diversas formas 

de violência. A falta de infraestrutura e qualquer aparato social que viabilize a 

dignidade humana são negadas a essa parcela da população. Além disso, a 

importância da obra de Azevedo está em retratar os efeitos dos intensos fluxos 

migratórios e da urbanização caótica que marcaram os grandes centros 

brasileiros no fim do século XIX. Consoante ao pensamento de Mbembe (2022), 

a cidade do colonizado, para Franz Fanon, é uma zona de interditos, violências e 

falta de estrutura, como a cidade do Rio de Janeiro, representada no livro de 

Azevedo: 

A cidade do colonizado, ou pelo menos a cidade indígena, a aldeia 

dos pretos, a médina, a reserva, é um lugar mal-afamado povoado 

de homens mal-afamados. As pessoas ali nascem em qualquer 

lugar, de qualquer jeito. E as pessoas ali morrem em qualquer 
lugar, de qualquer coisa. É um mundo sem intervalos, os homens 



 

35 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

se apertam uns contra os outros, as cabanas uma contra as 

outras. A cidade do colonizado é uma cidade faminta, faminta de 

pão, de carne, de calçados, de carvão, de luz. A cidade do 

colonizado é uma cidade acocorada, uma cidade ajoelhada, uma 
cidade estendida no chão. É uma cidade de pretos (Fanon, 2022, 

p.35-36). 

 

Nessa cidade, ou melhor, nesse cortiço, um lugar totalmente moldado na 

lógica colonial explanada por Fanon, as relações sociais e espaciais são 

atravessadas por uma animosidade crescente, que frequentemente irrompe em 

atos de agressividade. Publicada em 1890, a obra é um produto direto do 

Naturalismo no Brasil, movimento que buscava revelar os aspectos biológicos e 

deterministas da sociedade. O Naturalismo difere do Realismo sobretudo na 

forma como representa a sociedade e seus personagens, enfatizando os 

instintos, as heranças genéticas e as condições ambientais como forças 

determinantes do comportamento humano.  

No Naturalismo, representado na narrativa de Azevedo, há uma força 

temática da decadência ambiental e social de um Rio de Janeiro que não estava 

preparado e estruturado para receber pessoas de todos os lugares do mundo. 

Nesse sentido, temos na obra representada pela presença do Estado na 

urbanização desenfreada e caótica para certas camadas sociais, o que revela 

como a própria estrutura social do Estado marginaliza essa população 

geograficamente e a violenta simbolicamente. O grande protagonista do romance 

é o espaço do cortiço, sem grandes condições ou estruturas, em que as várias 

“raças” se misturavam em um caldeirão social e biológico, do qual todo tipo de 

infortúnio poderia resultar.   

Outro elemento importante da narrativa é como os corpos insubmissos e 

submissos das mulheres são representados. Quais mulheres são as mulheres que 

podem ser protegidas e resguardadas, e quais os corpos podem pertencer à 

violência? Assim também temos o corpo de Rita, como representação da mulher 

brasileira sedutora e sexualmente desejada. A ela é relegado o sexo e a 

violência.  

Ele tinha “paixa” pela Rita, e ela, apesar de ser volúvel como toda 

a mestiça, não podia esquecê-lo por uma vez; metia-se com os 

outros, é certo, de quando em quando, e o Firmo então pintava o 

caneco, dava por paus e por pedras, enchia-a de bofetadas, mas 
afinal, ia procurá-la, ou ela a ele, e ferravam-se de novo, cada vez 



 

36 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

mais ardentes, como se aquelas surras constantes reforçassem o 

combustível dos seus amores (Azevedo, 1983, p. 49). 

 

Um aspecto importante dessa violência estrutural é como ela se reflete nos 

corpos femininos, especialmente os corpos das mulheres racializadas e pobres. A 

narrativa explora uma divisão clara: quais são as mulheres dignas de proteção e 

quais são aquelas que pertencem à violência? Rita, por exemplo, é a 

personificação da mulher brasileira mestiça, sexualizada e relegada ao desejo 

dos homens. Para ela, a única narrativa possível parece ser a do sexo e da 

violência. O trecho sobre a relação entre Firmo e Rita ilustra isso de forma cruel: 

a violência que Firmo exerce sobre ela, com bofetadas e agressões, não é apenas 

tolerada, mas é transformada em parte essencial do ciclo de desejo e paixão 

entre eles.  

A brutalidade é naturalizada a ponto de reforçar o vínculo erótico. Esse 

trecho revela bastante como a violência era percebida pela sociedade. Os direitos 

das mulheres e a forma como elas eram enxergadas como extensões de seus 

homens, que às submetiam a agressões físicas e emocionais. Tais feridas não 

eram vistas como consequência direta de uma violência ou, muito menos, de um 

crime, mas como forma socialmente aceitável da dinâmica dos casais. Há até 

uma certa culpa pela mulher ser desejosa e olhar para outros, o que fomentava 

uma correção do seu caráter desejante. De maneira preponderante, a 

normalização entre o amor e a violência era socialmente aceita. A violência se 

entrelaça ao erótico, em que só dessa forma um amor naquele lugar pode 

florescer, tornando-se combustível para uma paixão incendiária. Percebe-se 

então que a violência nessa obra é parte da cultura do lugar, como se fosse uma 

tarefa coletiva entender essas dinâmicas agressivas e aceitá-las.  

Além disso, é importante destacar que tal ato não é reconhecido como 

violência, tampouco como crime, pela sociedade, e essa percepção extrapola a 

dinâmica específica apresentada na narrativa. A obra não apenas reflete a 

violência presente no ambiente retratado, ainda que esse não seja 

necessariamente o foco do autor, mas também evidencia a aceitação cultural da 

brutalidade naquele contexto histórico. A violência é institucionalizada no 

comportamento dos personagens e é vista como um fato inevitável, um 

componente intrínseco da vida cotidiana. Mais perturbador é perceber que essa 



 

37 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

violência não é concebida como crime, nem na narrativa, nem pela sociedade 

que a circunda. Trata-se de uma "norma social" que, por mais dolorosa e 

destrutiva que seja, é aceita como parte da cultura daquele espaço. É um retrato 

amargo da maneira como a violência permeia as relações de poder e desejo, 

sobretudo no que diz respeito aos corpos femininos. E, infelizmente, essa 

normalização da violência não pertence apenas ao passado, mas ecoa de formas 

diferentes até hoje. A violência se transforma em uma maneira cultural de lidar 

com as divergências cotidianas, como algo coletivo, uma gramática que deve ser 

ensinada no social. Percebemos isso na obra a partir da negação da população da 

entrada da polícia. 

 
De cada casulo espipavam homens armados de pau, achas de 

lenha, varais de ferro. Um empenho coletivo os agitava agora, a 
todos, numa solidariedade briosa, como se ficassem desonrados 

para sempre se a polícia entrasse ali pela primeira vez (Azevedo, 

1983, p. 110). 

 

 Verificaremos, ao longo das obras analisadas, que o Estado é 

majoritariamente representado como um aparelho opressor, detentor (ao menos 

em teoria) do monopólio da violência. Consoante a Mbembe, na lógica do Estado, 

principalmente nos modelos coloniais de ocupação, esse tem uma função de 

selecionar os espaços em que a violência é, de certa forma, proliferada e “aceita” 

para determinada parte da população: “Sob condições de soberania vertical e 

ocupação colonial fragmentada, comunidades são separadas segundo um eixo de 

ordenadas. Isso conduz a uma proliferação dos espaços de violência” (Mbembe, 

2022, p. 46). 

 Na obra de Azevedo, a população reconhece com clareza o caráter 

prejudicial da atuação estatal, que seria um caso de perda da honra caso 

houvesse alguma interferência externa. Na verdade, nesse cosmos do cortiço, as 

leis de fora pouco importam, os moradores tomam para si a violência e todos os 

conflitos gerados naquele local serão remediados a partir dessa perspectiva, e 

não do Estado. Essa marginalização geográfica é também uma forma de 

marginalização social. Dessa forma, os moradores não acreditam no Estado, na 

polícia, de maneira que cristaliza essa marginalização, convertendo o local em 

uma espécie de Estado paralelo. Todo esse cenário revela a potência de 

violência, do excesso que estão dispostos a extrapolar.  



 

38 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

 

1.1 A VIOLÊNCIA ESTRUTURAL E AS VIDAS SECAS 

Outra vertente importante para a história da literatura brasileira quando 

tematiza a violência é no período de 30, tempo extremamente profícuo para a 

construção do romance no país. Após a grande celebração das artes brasileiras 

na semana de 22, os cenários urbanos foram substituídos pelos sertões e 

interiores do país. O autor Graciliano Ramos, nome importante para geração de 

romancistas da década de 30, escreveu sobre as diversas facetas que a violência 

perdura no país.  

Para a proposta analítica desse trabalho, a obra Vidas Secas integra as 

categorias da violentografia de maneira contundente. Na obra de 1937, temos o 

retrato árido da família de retirantes que chegam e fogem. A miséria de ser 

retirante não está apenas no material, mas também na pobreza ambiental, na 

falta da linguagem, na estrutura opressora de um Estado que apenas pune, mas 

não viabiliza a dignidade de seus cidadãos. Segundo Mbembe (2022), dentro da 

lógica colonial de ocupação, o Estado, de certa forma, institui os explorados e 

exploradores. Nesse sentido, o trabalhador, representado por Fabiano, é um 

cidadão de classe baixa, sem direitos, mas que a potência estatal pode ser a 

mais violenta possível: 

 
Dentro do Império, as populações vencidas obtinham um estatuto 

que consagrava sua espoliação. Em configurações como essas, a 

violência constitui a forma original do direito, e a exceção 
proporciona a estrutura da soberania (Mbembe, 2022, p. 38). 

 

 Apesar de não ser um homem escravizado, Fabiano é aquele 

desapropriado de qualquer direito ou dignidade humana, o único valor que tem é 

a força de trabalho a ser explorado. Nesse tipo de configuração estatal oriunda 

de uma colonização exploratória e violenta, o Estado, a partir de sua soberania e 

viabilizador da dignidade humana, apenas continua a violentar o personagem 

com opressão total. Os traços mais emblemáticos da presença do Estado na obra 

estão relacionados à violência: perseguição, violência jurídica e a fome.  Em 

consoante com a obra de Azevedo, novamente vemos encenados os homens 

animalizados, que sobrevivem com pouco e têm na violência como fenômeno 

cotidiano que são vítimas:  

 



 

39 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

Vivia preso como um novilho amarrado ao mourão, suportando 

ferro quente. Se não fosse isso, um soldado amarelo não lhe 
pisava o pé não. O que lhe amolecia o corpo era a lembrança da 

mulher e dos filhos. Sem aqueles cambões pesados, não 
envergaria o espinhaço não, sairia dali como onça e faria uma 

asneira. Carregaria a espingarda e daria um tiro de pé de pau no 

soldado amarelo. Não. O soldado amarelo era um infeliz que 

merece um tabefe com as costas da mão. Mataria os donos dele. 

Entraria num bando de cangaceiros e faria estrago nos homens 
que dirigiam o soldado amarelo. Não ficaria um para semente. Era 
a ideia que lhe fervia a cabeça. Mas havia a mulher, havia os 

meninos, havia a cachorrinha (Ramos, 2013, p. 37).  

 

A trajetória de Fabiano é um reflexo da impotência de alguém esmagado 

pela violência estatal e social, que encontra na própria brutalidade uma forma de 

resistência. A monopolização da violência pelo Estado, longe de proteger, 

aprisiona, marginaliza, e deixa o sujeito à deriva. A adesão de Fabiano ao 

cangaço, um movimento de revolta e violência que atua à margem da lei, parece 

surgir como um grito desesperado de liberdade. Ele almeja entrar nesse 

"comando paralelo", não por escolha consciente, mas pela força das 

circunstâncias que o empurram para isso. A violência, para ele, não é uma 

escolha ética, mas uma única forma possível de expressão contra a opressão. 

A opressão de Fabiano, porém, não se limita ao aparato estatal. Ela se 

estende à exploração laboral, que parece tão cruel e insidiosa quanto a seca da 

terra. Ele é explorado repetidamente por aqueles que deveriam ser seus pares 

ou, pelo menos, agir com justiça básica. O patrão sempre o rouba, os 

vendedores o ludibriam, e essa constante série de enganos aprofunda ainda mais 

a sensação de desamparo. A violência aqui é econômica, uma forma de 

exploração que não apenas priva Fabiano de seus recursos, mas o desumaniza, 

transformando-o em um mero objeto de lucro, passível de ser enganado e 

subjugado a todo momento. Ele está imerso por armadilhas e por uma estrutura 

que nunca lhe dá uma chance de ganhar. 

É nesse ponto que a obra de Ramos começa a pintar um retrato mais 

amplo da violência. Não apenas a violência dos cangaceiros, que pode parecer 

mais evidente e brutal, mas a violência estrutural, silenciosa, que se instala no 

cotidiano e nas relações de trabalho, e que molda as vidas de Fabiano e sua 

família de maneira ainda mais implacável. A seca, a fome, a exploração e a 



 

40 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

opressão se tornam parte de um ciclo inescapável de violência e miséria que 

marca profundamente a cultura. 

Fabiano não é apenas um produto da violência, mas também alguém que, 

sem saber, a internaliza. Ramos nos permite vislumbrar como essa violência se 

infiltra lentamente na identidade do indivíduo e nas interações sociais, mesmo 

antes de haver uma percepção consciente disso. Nesse estágio, a violência 

permeia todos os aspectos da vida de Fabiano, embora ele ainda não 

compreenda plenamente a extensão de sua opressão. Está imerso nela, vivendo 

e reagindo instintivamente, buscando sobreviver em um ambiente que 

constantemente a empurra para as margens. A obra de Ramos parece sugerir 

que, com o tempo, essa violência se tornará não apenas uma reação, mas uma 

cultura, uma forma de vida para aqueles que foram abandonados e traídos por 

um Estado ausente e uma sociedade que perpetua desigualdades estruturais. 

 
Tomando-se esse processo em linhas gerais, pode-se tomar, em 
princípio, a literatura regionalista, que, desde o seu desejo inicial 
de traçar um mapa do país e conquistar seu território, até o 

presente, vem representando a violência ainda articulada a uma 

realidade social no qual, na verdade, vigora um sistema simbólico 
de honra e vingança individuais, uma vez que a lei ainda não pode 

garantir a igualdade entre os sujeitos. Sobretudo no século XX, “o 

tema principal do regionalismo pode ser visto, dessa forma, como 
o confronto entre um sistema global de justiça moderno e sistemas 

locais de normatização social regulados pelos códigos de honra, 

vingança e retaliação”. Essa matriz social, a nosso ver, explica os 

temas do cangaço, da jagunçagem, dos bandos armados, dos 

heróis justiceiros do sertão, muito fortes sobretudo nos chamados 

romances da terra da “geração de 30” (Pellegrini, 2004, p.133-

134). 

 

1.2 A VIOLÊNCIA SIMBÓLICA E EXISTENCIAL NO MODERNISMO DE 

TERCEIRA GERAÇÃO 

 

A violência na literatura da terceira geração do modernismo brasileiro, 

representada por autores como Clarice Lispector e Guimarães Rosa, transcende o 

âmbito físico e emerge de forma psicológica, existencial e simbólica. Em Grande 

Sertão: Veredas (1956), Rosa explora a violência do sertão brasileiro, abordando 

não apenas os conflitos entre jagunços, mas também as tensões internas de 

Riobaldo, que enfrenta dilemas morais e existenciais ao lidar com temas como o 

mal e o pacto com o diabo. A brutalidade é retratada como um reflexo das 



 

41 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

condições extremas de vida, mas também como uma questão de identidade e 

sobrevivência.  

 
Conseguiu de muito homem e mulher chorar sangue, por este, por  
este    simples universozinho aqui. Sertão. O senhor sabe: sertão é 

onde  manda quem é forte, com as astúcias. Deus mesmo, quando 

vier, que venha armado (Rosa, 1994, p.19). 

 

A questão da violência difusa em Grande Sertão: Veredas revela-se como 

um dos aspectos mais sofisticados e estruturantes da obra de Guimarães Rosa. A 

violência aqui não se restringe ao plano físico (embora esteja presente nos 

confrontos entre jagunços e nas brutalidades cotidianas do sertão), mas 

manifesta-se de forma invisível, simbólica e subjetiva, constituindo uma 

verdadeira violentografia, ou seja, uma escrita da violência que ultrapassa o 

evento e alcança a linguagem, a percepção e o existir. O sertão configura-se não 

é apenas espaço geográfico, mas um universo simbólico de tensão constante, 

onde o poder, a dor e a sobrevivência são regidos por leis não escritas, moldadas 

pela astúcia, pela força e pela precariedade da condição humana.  

Nesse microcosmo, a violência é estrutural, naturalizada nas relações de 

mando, na precariedade das condições de vida e no próprio imaginário coletivo, 

onde até Deus precisa estar armado. O protagonista Riobaldo é tanto agente 

quanto vítima dessa violentografia. Sua trajetória é atravessada por um conflito 

interno contínuo, no qual a violência não apenas o rodeia, mas o constitui. A 

dúvida sobre o pacto com o diabo não é apenas um dilema religioso, mas um 

emblema da violência que atinge a alma, o pensamento, a ética. O mal, assim 

como o sertão, não se define com clareza, ele se infiltra nas ações, nos silêncios, 

nas escolhas.  

A escrita rosiana traduz essa violência por meio de uma linguagem que 

também se fratura, se desvia e se reinventa, uma linguagem violentada e 

violenta, que carrega em sua forma a própria experiência do sertão. Nesse 

contexto, a literatura da terceira geração modernista ressignifica a violência, 

afastando-se do retrato explícito (o que será bem diverso na literatura na 

contemporaneidade) do ato e aproximando-se de uma análise das estruturas que 

sustentam o sofrimento, tanto externas quanto internas. A violentografia em 

Guimarães Rosa é, portanto, a escrita de um mundo onde a violência é 



 

42 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

ontológica — ela não é exceção, mas a regra do existir. Já em Clarice Lispector, 

a violência muitas vezes se manifesta de forma introspectiva e existencial, mas 

também adquire uma dimensão social, como no conto “A Língua do P”, na obra 

Via Crucis do Corpo (1971). No artigo Anotações sobre a violência e uma estética 

brutalista na literatura de Clarice Lispector, Fabio Waki mostra a virada na obra 

de Clarice Lispector. De uma certa forma, a violência sempre esteve presente em 

sua obra, mas a partir da década de 70, as obras da autora começaram a 

retratar uma violência mais aparente. Segundo o autor: 

 
Via Crucis do Corpo veio criticar sobretudo a biopolítica dos corpos 

das pessoas em uma sociedade marginal estratificada em muitas 

subclasses e nichos, uma sociedade onde predominam as 

violências morais e estruturais. Em outras palavras, se até então 
as obras de Lispector vinham tratando sobretudo dos dilemas 

existenciais de personagens de classe média envolvidas em 
constantes violências por conformidade – violências éticas, 

portanto –, A Via Crucis do Corpo veio tratar sobretudo dos perigos 
materiais a que personagens marginalizados se veem 
constantemente envolvidos ao habitarem espaços públicos onde 

são constantes as violências por segregação – violências morais, 

portanto. Não que as primeiras obras de Lispector ignorem a 

dimensão biopolítica da vida, e não que A Via Crucis do Corpo 
ignore sua dimensão existencial; mas, enquanto trabalhos como 
Perto do Coração Selvagem, A Paixão Segundo G.H. e Laços de 

Família e A Legião Estrangeira parecem privilegiar uma crítica à 
opressão existencial que relações de violência ética e simbólica 

impõem sobre as personagens, A Via Crucis do Corpo parece 
privilegiar uma critica às opressões físicas, psicológicas e 
espirituais que relações de violência moral e estrutural impõem 

sobre outros tipos de personagens (2021, p. 457). 

 

 Na obra de Clarice, a violência ultrapassa o confronto interno e psicológico 

característico de sua escrita, alcançando questões sociais mais amplas. A 

narrativa, embora aparentemente simples, expõe uma linguagem que funciona 

como metáfora para a exclusão social e a opressão, refletindo a alienação e a 

marginalização de grupos que não se encaixam nas normas impostas pela 

sociedade.  

 
Queriam dizer que iam currá-la no túnel... O que fazer? Cidinha 

não sabia e tremia de medo. Ela mal se conhecia. Aliás nunca se 

conhecera por dentro. Quanto a conhecer os outros, aí então é que 
piorava. Me socorre, Virgem Maria! me socorre! me socorre!  

— Sepe repesispistirpir popodepemospos mapatarpar epelapa.  

Se resistisse podiam matá-la. Era assim então. 

— Compom umpum pupunhalpal. Epe roupoubarpar epelapa. 



 

43 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

Matá-la com um punhal. E podiam roubá-la. Como lhes dizer que 

não era rica? que era frágil, qualquer gesto a mataria. Tirou um 

cigarro da bolsa para fumar e acalmar-se. Não adiantou. Quando 

seria o próximo túnel? Tinha que pensar depressa, depressa, 
depressa.  Então pensou: se eu me fingir de prostituta, eles 

desistem, não gostam de vagabunda.  Então levantou a saia, fez 

trejeitos sensuais — nem sabia que sabia fazê-los, tão 

desconhecida ela era de si mesma — abriu os botões do decote, 
deixou os seios meio à mostra. Os homens de súbito espantados 

(Lispector, 1998, p. 68-69). 

 

No trecho supracitado, o conto evidencia a capacidade de Clarice Lispector 

em representar a violência não mais como um evento extraordinário ou isolado, 

mas como uma presença cotidiana, entranhada nos gestos, falas e relações 

sociais mais banais. O perigo que ronda Cidinha de ser violentada, roubada, 

assassinada, se anuncia de maneira quase banalizada, com uma naturalidade 

que espelha as dinâmicas de uma sociedade estruturada na ameaça constante à 

integridade física e moral das mulheres. A linguagem empregada reforça essa 

dimensão: o uso da fala distorcida dos agressores (“Sepe repesispistirpir...”) 

aproxima o episódio de uma cena real, crua, permeada por ruídos e hesitações 

típicos da comunicação oral entre sujeitos marginalizados. Clarice, assim, rompe 

com a estilização literária tradicional da violência para mergulhá-la num registro 

onde o brutal se confunde com o habitual. Essa aproximação entre linguagem e 

experiência ordinária da violência antecipa o que viria a ser explorado mais 

intensamente na literatura contemporânea: a representação do terror como 

parte integrante do cotidiano, e não como um acontecimento excepcional. 

A violentografia clariciana aqui se expressa na maneira como a iminência 

da violência se infiltra no corpo e na psique da personagem. O medo de Cidinha, 

visceral, paralisante, não deriva apenas da ameaça explícita, mas da percepção 

de que, naquele espaço e naquele momento, a violência é o curso natural dos 

fatos. Ao simular um comportamento sexualizado, tentando encarnar a figura da 

prostituta, Cidinha revela o desamparo absoluto: seu corpo torna-se o último 

recurso, transformando-se em moeda de troca numa tentativa desesperada de 

sobreviver. Essa estratégia de autoproteção, expor-se sexualmente para evitar a 

violência, expõe a perversidade da lógica cotidiana da violência de gênero. A 

mulher, para se proteger, é obrigada a mobilizar justamente os estigmas que a 

tornam vulnerável. Assim, Lispector não apenas antecipa a discussão 



 

44 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

contemporânea sobre a violência estrutural contra a mulher, mas também insere 

sua narrativa num espaço em que o erotismo forçado e a brutalidade se 

sobrepõem e se confundem. 

Ao trazer uma cena que poderia ocorrer em qualquer rua, em qualquer 

cidade, e ao empregar uma linguagem que imita a crueza do falar cotidiano, 

Clarice inscreve seu texto no que se pode chamar de uma violentografia do 

ordinário, uma escrita em que o horror não é feito de grandes gestos ou 

espetáculos, mas da repetição sufocante de pequenas mortes e pequenos medos 

diários. Clarice mostra, de forma sutil e contundente, como a violência não se 

restringe ao corpo, mas também afeta a mente e o espírito, tanto no indivíduo 

quanto na coletividade. Dessa forma, Clarice Lispector, assim como Guimarães 

Rosa, aborda a violência de maneira multifacetada, articulando-a em uma 

dimensão íntima e, ao mesmo tempo, social, expondo as fraturas e dores da 

condição humana. 

 

1.3 DITADURA MILITAR E O CORPO TORTURADO EM RENATO 

TAPAJÓS 

 

No período da ditadura militar, obras literárias que denunciavam as 

diversas tipologias de violência ganhavam força. A exemplo disso, a obra Em 

câmera lenta, de Renato Tapajós, expressa os horrores psicológicos e físicos de 

jovens que lutavam contra o regime militar. As violências retratadas na narrativa 

mostravam a desumanização e a luta, com detalhes e fragmentação. No período 

da ditadura militar, obras literárias que denunciavam as diversas tipologias de 

violência ganharam força. 

 
Passaram a vara cilíndrica do pau-de-arara entre seus braços e a 

curva interna dos joelhos e a levantaram, para pendurá-la no 

cavalete. Quando a levantaram e o peso do corpo distendeu o 

braço quebrado, ela deu um grito de dor, um urro animal, 
prolongado, gutural, desmedidamente forte. Foi o único som que 

emitiu durante todo o tempo. Procurava contrair o braço sadio, 

para evitar que o peso repousasse sobre o outro, enquanto eles 

amarravam os terminais de vários magnetos em suas mãos, pés, 
seios, vagina e no ferimento do braço. Os choques incessantes 

faziam seu corpo tremer e se contrair, atravessavam-na como 

milhares de punhais e a dor era tanta que ela só tinha uma 

consciência muito tênue do que acontecia. Os policiais 
continuavam a bater-lhe no rosto, no estômago, no pescoço e nas 

costas, gritando palavrões entremeados por perguntas e ela já não 



 

45 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

poderia responder nada mesmo que quisesse. E não queria: o 

último lampejo de vontade que ainda havia nela era a decisão de 

não falar, de não emitir nenhum som. Os choques aumentaram de 

intensidade, a pele já se queimava onde os terminais estavam 
presos. Sua cabeça caiu para trás e ela perdeu a consciência. Nem 

os sacolejões provocados pelas descargas no corpo inanimado 

fizeram-na abrir os olhos. Furiosos, os policiais tiraram-na do pau-

de-arara, jogaram-na ao chão. Um deles enfiou na cabeça dela a 
coroa-de-cristo: um anel de metal com parafusos que o faziam 

diminuir de diâmetro. Eles esperaram que ela voltasse a si e 

disseram-lhe que se não começasse a falar, iria morrer 

lentamente. Ela nada disse e seus olhos já estavam baços. O 
policial começou a apertar os parafusos e a dor a atravessou, uma 

dor que dominou tudo, apagou tudo e latejou sozinha em todo o 

universo como uma imensa bola de fogo. Ele continuou a apertar 

os parafusos e um dos olhos dela saltou para fora da órbita devido 

à pressão no crânio. Quando os ossos do crânio estalaram e 
afundaram, ela já havia perdido a consciência, deslizando para a 

morte com o cérebro esmagado lentamente (Tapajós, 1977, 

p.171-172). 

 

 Ao analisar esse trecho, Jaime Ginzburg2 (2022) explana que algumas 

leituras, como a de Tapajós, fogem dos recursos comuns ao trato do objeto 

literário, haja vista o grande grau de violência gráfica presente na obra. Essas 

violências retratadas na narrativa mostram a desumanização, a fragmentação da 

mente dos personagens e a luta pela sobrevivência em um cenário de repressão 

brutal. Com uma escrita direta e sem floreios, Tapajós consegue traduzir o clima 

de medo e tortura que permeava o Brasil durante esse período. A obra é um 

testemunho dos abusos cometidos nos porões da ditadura, ao mesmo tempo que 

resgata a dignidade dos que resistiram.  

A narrativa exemplifica uma tendência literária de intensificação da 

violência gráfica, ainda que a dimensão psicológica permaneça fortemente 

presente na narrativa. A descrição minuciosa das sessões de tortura – com 

detalhes do corpo dilacerado, das reações físicas e do sofrimento extremo – 

evidencia um tipo de escrita que não busca suavizar os horrores da repressão, 

mas sim expô-los em sua crueza mais absoluta. Essa grafização da violência 

                                       

2 Segundo o autor: “Antes de qualquer observação, é necessário registrar que é muito 

difícil examinar um texto como esse com procedimentos convencionais da crítica literária, 
pois o impacto e o choque impedem uma fruição fluente. Alguns recursos analíticos a que 

estamos habituados parecem precários ou inócuos, diante do caráter extremo dos 

problemas colocados por essa ficção. Qualquer tentativa de investigação, diante desse 

texto, inevitavelmente enfrenta o senso de suas próprias limitações” (Ginzburg, 2022, p. 

433). 



 

46 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

antecipa uma vertente literária que será explorada com mais frequência nas 

décadas seguintes: a literatura brutalista. Aqui, a dor é materializada em 

imagens que chocam e incomodam, tornando-se uma estratégia para enfrentar o 

silêncio imposto pela censura e a brutalidade do regime. 

Além disso, é evidente a reatualização da figura do Estado como detentor 

do monopólio da violência, mas, neste caso, encarnado em um regime totalitário 

que elimina qualquer limite ético no uso da força. O Estado ditatorial, ao utilizar 

a tortura como ferramenta institucionalizada, reafirma seu poder absoluto sobre 

o corpo e a mente dos indivíduos, instaurando um terror sistemático que visa 

anular o sujeito. A escrita de Tapajós escancara esse mecanismo, dando rosto, 

corpo e dor às vítimas, e mostrando como a violência, ao ser monopolizada pelo 

Estado, deixa de ser apenas repressiva para tornar-se também simbólica: um 

lembrete constante de quem tem o controle da vida e da morte em tempos de 

exceção. Nesse sentido, a obra se insere num panorama literário que não apenas 

denuncia, mas tensiona os limites da representação do horror. 

Nesse sentido, há o nascimento de uma literatura engajada, que busca, 

por meio de testemunhos, relatos e romances, denuncia e confronta a 

naturalização das torturas e agressões, mortes e desaparecimentos, que tinham 

como vítima membros marginais e “rebeldes” da sociedade. Nessa literatura, 

surge o espírito de justiça social que se recusa a aceitar e normalizar a violência, 

que luta bravamente por sua existência. Durante o período do regime militar, 

que durou de 1964 a 1985, a história brasileira produziu uma vasta quantidade 

de obras literárias que desafiavam não só os padrões políticos e ideológicos, mas 

também estéticos.  

Esse período viu um intenso crescimento industrial, o que exigiu uma 

grande migração de trabalhadores para as grandes cidades. A modernização 

trouxe consigo o aumento das desigualdades e da violência urbana, como 

apontado por Jaime Ginzburg (2022), que observou uma dualidade no processo: 

de um lado, a modernização e o avanço tecnológico; de outro, o crescimento da 

pobreza, da desigualdade social e da violência. A história brasileira teve como 

fruto obras literárias que também desafiavam padrões estéticos da época. 

Durante esse período de intensa industrialização, houve uma migração massiva 

de trabalhadores para os grandes centros urbanos, intensificando os contrastes 



 

47 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

sociais. Segundo Jaime Ginzburg, é um período marcado por uma miríade de 

perspectivas, por um lado temos a modernização e o avanço das grandes 

cidades, por outro temos o crescimento da pobreza e da violência no mesmo 

período: 

 

Entre a violência da criminalidade, associada à desigualdade social, 

e a violência institucional, exercitada pelo poder público, a 

população brasileira acompanhou o processo de modernização do 
país com incerteza e ansiedade, sendo submetida a várias formas 

de manipulação ideológica, em nome do bem e da ordem social 

(Ginzburg, 1999, p. 124). 

 
 

1.4 A ESTÉTICA BRUTALISTA E A VIOLÊNCIA COTIDIANA NO BRASIL 

CONTEMPORÂNEO 

 

Na década de 1960, surge uma literatura conhecida como brutalista, que 

expressa a degradação, a violência e o caos urbano vivenciados nos grandes 

centros. Essa literatura expressa “as graves lesões que a vida em sociedade 

produz no tecido da pessoa humana” (Bosi, 1970, p. 19). Para Alfredo Bosi, 

literatura brutalista se funda na expressão das temáticas contemporâneas 

aportadas em uma sociedade extremamente desigual, e o uso de uma linguagem 

direta, dura e sem muitos recursos estéticos que possam dar lirismo ou beleza 

aos cenários.  

Nomes como Dalton Trevisan, Rubem Fonseca, João Gilberto Noll, são 

responsáveis pelo desenvolvimento da estética brutalista no Brasil, haja vista 

que o cenário, nessas representações da violência, começa a sair dos interiores, 

dos sertões do Brasil, e voltam para a cidade, para as favelas, ou, de volta ao 

“cortiço”. Nesse momento, o movimento de urbanização brasileira está em 

construção acelerada e caótica, o que engendra cenários de violência, acidentes 

de carro, assaltos, sequestros e outras peripécias que podemos encontrar nas 

construções de cimento e ferro da cidade. Segundo Karl Erik Schøllhammer: 

 
A ficcionalização literária da época pode ser compreendida em 
termos de ressimbolização da violenta realidade emergente dos 

confrontos sociais do submundo das grandes cidades. A recriação 

literária de uma linguagem coloquial “chula”, desconhecida pelo 

público de leitores, representava a vontade de superar as barreiras 
sociais da comunicação e, ao mesmo tempo, imbuir a própria 

linguagem literária de uma nova vitalidade para poder superar o 



 

48 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

impasse do realismo tradicional da moderna realidade urbana 

(Schøllhammer, 2013, p. 56).  

 

 Nesse novo movimento literário, de maneira difusa, sobretudo quando 

comparado aos movimentos oriundos do modernismo, nos quais as divisões 

temporais são mais rígidas, percebe-se uma persistência temática em diversas 

obras literárias brasileiras, de norte a sul do país. Essa literatura congrega a 

brutalidade advinda do esfacelamento do sujeito contemporâneo, tanto em sua 

dimensão social quanto psicológica, ou, em casos extremos, representa a 

destruição total do outro, com cenas marcadas por sangue e vísceras. No norte, 

Edyr Augusto retrata com crueza o submundo urbano de Belém em Bellhell 

(2020); no sul, Dalton Trevisan, em Vampiro de Curitiba (2017), constrói 

narrativas curtas e densas que expõem a sordidez cotidiana. Em sua maioria, 

essas obras estão fincadas no cenário das grandes cidades, evidenciando o 

colapso das relações humanas nos espaços urbanos.  

 
Uma das características elementares da estética brutalista é uma 
narração objetiva e curta dedicada propriamente à ação dos 

eventos – isto é, sem digressões ou autoanálises do texto em 

relação aos eventos que nele se articulam. No entanto, também na 

dimensão da linguagem é fundamental notarmos aquela dialética 

entre a cultura e a barbárie que motiva os enredos dessas ficções: 
na medida em que critica o bem-estar e o mal-estar que se 

formam em uma comunidade na qual as benesses do capitalismo 
não estão bem distribuídas, a literatura brutalista com frequência 

se arquiteta também sobre uma arena dialógica na qual se 
embatem o registro formal ou culto – ao qual em geral se 

associam os grupos sociais que buscam resistir à violência por 

meio da ilustração e da civilidade – e o registro informal ou 

bárbaro – ao qual em geral se associam os grupos sociais 
enrudecidos por uma violência cotidiana sistemática (Waki, 2021, 

p. 460). 

 

Além da chamada literatura brutalista, que tem como escopo a 

brutalização da vida social por meio da violência, há uma transformação 

importante na passagem do século XX para o século XXI. Durante esse período, 

observa-se uma mudança no tratamento da violência nas obras literárias, que 

passam a destacar mais a banalidade da violência cotidiana, em detrimento de 

uma literatura explicitamente engajada, que visava expor as injustiças e 

provocar mudanças na vida social. Ao invés de focar na denúncia e na 

transformação social, as narrativas começam a incorporar a violência como parte 



 

49 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

natural do tecido social, quase como uma consequência inevitável de estruturas 

opressoras e desiguais. 

 
Na literatura, como nas telenovelas, na publicidade, no jornalismo, 
em suma, nas outras representações de nossa realidade (ainda 

que não necessariamente nela própria), a divisão de classes, raças 

e gênero é muito bem marcada: pobres e negros nas favelas e nos 

presídios, homens brancos de classe média e intelectuais nos 
espaços públicos, mulheres dentro de casa, negras na cozinha... 

Nas narrativas, os contatos entre diferentes estratos são, em 
geral, episódicos. Quando aparecem, quase sempre, estão 
marcados pela violência – mas aí, costuma-se privilegiar a 

violência aberta com que, por vezes, expressam-se integrantes 

das classes subalternas, em detrimento da violência silenciosa, 

estrutural, que é exercida sobre os dominados (Dalcastagnè, 2012, 

p. 49).  
 

Esse fenômeno pode ser claramente observado em Cidade de Deus, tanto 

no livro de Paulo Lins (2018), publicado em 1997, quanto em sua adaptação 

cinematográfica de 2002, dirigida por Fernando Meirelles. A obra retrata a 

ascensão do crime organizado e a violência nas favelas do Rio de Janeiro, 

mostrando como essa violência se torna uma constante na vida de seus 

moradores, principalmente os jovens. Em vez de apontar diretamente para 

soluções ou resistências, a narrativa imerge os leitores e espectadores na 

realidade brutal da favela, expondo como a violência se normaliza no cotidiano e 

se torna parte da identidade dos personagens. Ao retratar essa violência de 

forma quase banal, Cidade de Deus simboliza essa virada na literatura e no 

cinema brasileiro, onde a brutalidade não é apenas uma questão a ser resolvida, 

mas um reflexo das condições sociais que, embora chocantes, se tornam 

ordinárias. Essa mudança de foco, do engajamento social direto para a crônica 

da violência diária, reflete uma maior complexidade nas relações sociais e uma 

visão menos otimista sobre a possibilidade de transformação imediata.  

A obra se destaca por esse retrato cru da realidade e pela forma como o 

ambiente violento molda e aprisiona seus personagens, sem necessariamente 

oferecer uma solução ou caminho de resistência clara. Com isso, Cidade de Deus 

se insere dentro desse contexto mais amplo de obras literárias que exploram a 

banalidade da violência, oferecendo uma visão potente e desoladora sobre o 

impacto da marginalização e da exclusão social no Brasil contemporâneo. Nessa 

linha de pensamento, o desenvolvimento da mídia e o grande número de 



 

50 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

escritores do século XX e XXI que retratam as várias formas em que a violência 

se expande e se ratifica na sociedade fomentaram o caminho para analisarmos a 

fundação e a nossa sociedade. Essas narrativas sobre a violência se fundam na 

tendência do romance investigativo, policial ou criminal. Na contemporaneidade, 

com as mídias mais próximas e mais rápidas, os crimes sociais e a impunidade 

moldam como a violência pode ser percebida na sociedade. Os romancistas que 

versam sobre a temática apresentam uma miríade de tonalidades às motivações 

da violência: poder, dominação, sexo, dinheiro, vingança.  

Esse desejo de ascensão social através da violência é também tematizado 

na obra de Patrícia Melo, O Matador. A obra, também herdeira do brutalismo, 

narra a desumanização de um homem através da violência e sua ascensão social 

a partir do seu novo trabalho: matador de aluguel. As pessoas passam a admirar 

e não condenar sua forma de barbarizar os outros: “As pessoas gostaram da 

parte em que eu martelei a cabeça e furei os olhos de Ezequiel. As mães 

adoraram e eu achei normal que adorassem” (Melo, 1995, p. 55). A obra O 

Matador, de Patrícia Melo, evidencia a violência como um instrumento não 

apenas de ascensão individual, mas também de crítica à falência do Estado e da 

sociedade. A narrativa expõe um Brasil em que o aparato estatal é omisso ou 

mesmo conivente, permitindo que a lógica do crime se infiltre nos espaços da 

vida cotidiana. A violência deixa de ser apenas uma reação ou uma consequência 

da marginalização — ela se torna, cada vez mais, um projeto de vida, uma 

profissão, uma forma de reconhecimento social. 

Esse fenômeno não é isolado em O Matador. Está presente em diversas obras 

da literatura brasileira contemporânea, especialmente a partir dos anos 1990, 

quando o brutalismo ganha força como resposta estética à brutalidade real vivida 

nos grandes centros urbanos. Na contemporaneidade, vemos a violência não 

como exceção, mas como regra estruturante das relações sociais. A diferença, 

porém, está na perspectiva: enquanto alguns narradores denunciam a opressão 

sofrida, em O Matador a violência é absorvida com frieza e naturalizada, 

refletindo um sujeito moldado pela lógica do lucro e da indiferença. Essa 

violência egóica (centrada no indivíduo, voltada para o ganho pessoal e o 

reconhecimento) indiferente, muitas vezes espetacularizada — como mostra o 

trecho citado — se alinha com a transformação simbólica do criminoso em figura 



 

51 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

de poder. O matador é temido, admirado, e encontra sentido e identidade onde o 

Estado falha: na oferta de pertencimento, renda e respeito. A estetização da 

brutalidade serve como espelho de uma sociedade que consome a violência como 

entretenimento e legitima a força como forma de autoridade. 

Assim, a literatura brasileira recente reflete uma sociedade em que o Estado 

não apenas se ausenta, mas é substituído por sistemas informais de justiça, 

vingança e status. Esse cenário revela como a violência se institucionaliza fora do 

aparato estatal, criando novas formas de organização social — muitas vezes 

hierárquicas e extremamente cruéis — que moldam o imaginário coletivo. Essa 

tendência literária não apenas denuncia, mas também documenta, com crueza, 

os efeitos da desigualdade estrutural, da falência das políticas públicas e da 

consolidação de uma subjetividade marcada pela frieza emocional, pela lógica do 

consumo e pelo narcisismo contemporâneo. Nesse sentido, a literatura torna-se 

um espaço de elaboração simbólica do trauma social brasileiro, revelando como a 

barbárie não é uma aberração, mas uma construção cotidiana. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O estudo da violência na literatura brasileira, do século XIX à 

contemporaneidade, evidencia como essa temática acompanha, reflete e 

tensiona as transformações sociais, culturais e históricas do país. A 

representação literária da violência — seja nos espaços degradados e marginais 

ou na luta desesperada pela sobrevivência — opera como espelho das fissuras 

estruturais da sociedade brasileira, expondo suas desigualdades, seus conflitos e 

suas zonas de exclusão. Mais do que retratar atos brutais, essas narrativas 

mergulham nas contradições humanas mais profundas, evidenciando o modo 

como a violência estrutura relações de poder, identidade e pertencimento. 

A análise da proposta de violentografia, conforme delineada por 

Schäffauer, revela que a violência literária não pode ser compreendida apenas 

como simples reprodução de atos bárbaros, mas como uma complexa operação 

simbólica e estética. A violentografia se propõe a representar a violência em sua 

potência de denúncia e problematização, articulando-a enquanto linguagem 

crítica capaz de expor dinâmicas de dominação, exclusão e resistência. Nesse 

sentido, a violência, ainda que negativa em sua essência, é reconfigurada em 



 

52 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

chave literária como instrumento de reflexão: não apenas reflete as estruturas 

opressivas da realidade, mas também as desestabiliza, abrindo espaços para a 

imaginação de outras formas de sociabilidade. 

Assim, a literatura brasileira, ao adotar procedimentos violentográficos, 

ultrapassa o mero testemunho e se torna campo de disputa de sentidos sobre a 

própria experiência social da violência. Os escritores mobilizam a violência para 

interrogar os processos históricos de marginalização e desumanização, 

transformando o trauma em matéria narrativa e a memória social em plataforma 

crítica. A ficção, nesse contexto, torna-se uma arena onde as fronteiras entre 

realidade e representação são continuamente tensionadas, iluminando as feridas 

abertas no tecido social e questionando as narrativas hegemônicas que as 

naturalizam. 

Esta pesquisa, longe de esgotar a complexidade do tema, pretende abrir 

novas possibilidades de investigação acerca dos modos como a violência se 

manifesta, se representa e se ressignifica nas tramas literárias brasileiras. O 

gênero violentográfico, ao aliar estética, política e memória, oferece uma chave 

interpretativa vital não apenas para compreender o passado, mas também para 

analisar a persistência da violência na construção da realidade nacional 

contemporânea. A literatura, nesse sentido, se afirma como espaço privilegiado 

de enfrentamento simbólico da violência — uma forma de resistência contra o 

esquecimento, a barbárie e a repetição cíclica das exclusões sociais 

 

REFERÊNCIAS 

 

AZEVEDO, Aluísio de. O cortiço. São Paulo: Círculo do Livro, 1987. 

 

AUGUSTO, Edyr. Bellhell. São Paulo: Boitempo, 2020. 

 

BOSI, Alfredo. História concisa da literatura brasileira. São Paulo: Cultrix, 
1970. 

 

DALCASTAGNÈ, Regina. Literatura brasileira contemporânea: um território 

contestado. São Paulo: Horizonte, 2012. 

 

FANON, Frantz. Os condenados da Terra. Rio de Janeiro: Zahar, 2022. 

 
GINZBURG, Jaime. Crítica em tempos de violência. São Paulo: Edusp, 2022. 

 



 

53 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

GINZBURG, Jaime. Roteiro para o estudo das relações entre literatura e violência 

no Brasil. Guia Bibliográfico da FFLCH–online, v. 1, p. 1-5, 2016. Disponível 

em: http://fflch.usp.br/guiabibliografico. Acesso em: 20 mar. 2025. 

 

GINZBURG, Jaime. A violência constitutiva: notas sobre autoritarismo e 
literatura no Brasil. Letras, Santa Maria, n. 18/19, p. 121-144, jan./dez., 1999. 

Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/letras/article/view/12080/7484. 

Acesso em: 25 de mar de 2025. 

 

LINS, Paulo. Cidade de Deus. São Paulo: Editora Planeta do Brasil, 2018. 

 

LISPECTOR, Clarice. A via crucis do corpo. Rio de Janeiro: Rocco, 1998. 
 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. São Paulo: n-1 edições, 2022. 

 

MELO, Patrícia. O Matador. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

 

RAMOS, Graciliano. Vidas Secas. Rio de Janeiro: Record, 2013. 
 

ROSA, João Guimarães. Grande Sertão: Veredas. São Paulo: Editora Nova 

Aguilar, 1994. 

 

SCHÄFFAUER, Markus Klaus. Violentografia como trabalho de violência: desde 

Pixote a Cidade de Deus. Anais do Simpósio Internacional de Ensino de 
Língua, Literatura e Interculturalidade (SIELLI) e Encontro de Letras, v. 

4, p. 1–18, 2024.  

 

SCHØLLHAMMER, Karl Erik. Cena do crime: violência e realismo no Brasil 

contemporâneo. Rio de Janeiro: Editora José Olympio, 2013. 

 

PELLEGRINI, Tânia. No fio da navalha: literatura e violência no Brasil de hoje. 
Estudos de literatura brasileira contemporânea, n. 24, p. 15-34, 2004. 

Disponível em: https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4846193. 

Acesso em 10 de mar de 2025.  

 

TAPAJÓS, Renato. Em câmara lenta. São Paulo: Alfa-Omega, 1977. 

 
TREVISAN, Dalton. O vampiro de Curitiba. Rio de Janeiro: Editora Record, 

2017. 

 

WAKI, Fábio. Anotações sobre a violência e uma estética brutalista na literatura 

de Clarice Lispector. Confluenze. Rivista di Studi Iberoamericani, v. 13, n. 1, 

2021. Disponível em: https://confluenze.unibo.it/article/view/13131/12666. 

Acesso em: 3 de mar de 2025. 
 

 

 

 
 



 

54 

 

  SIGMA, Macapá, v. 6, n. 7, p. 30-54, jan. - jun. 2025. 

Sobre a autora 
 

 

Natália Lima Ribeiro  

Mestra em Letras pela Universidade Federal do Pará – UFPA 

Doutoranda em Letras pela Universität Hamburg 

Contato: natalia.limar21@gmail.com 
Orcid: https://orcid.org/0000-0002-0721-8606 

 

 

 

 

Artigo recebido em: 30 de abril de 2025. 
 

Artigo aceito em: 30 de maio de 2025. 


